Verbinding —Vertrouwen — Verlangen naar Vrede
in de
Prajna paramita hridaya — Hart soetra

Samen met vele anderen, verspreid over de wereld, zitten wij op oudejaarsdag een
uur samen in stilte.

Door de hart soetra, die we op onze zen dagen aan het eind van de dag tezamen
zingen, zindert het verlangen naar vrede door de vele eeuwen oude woorden heen.

Ik wil proberen om met de hulp van (mijn interpretatie van) een essay van D.T.
Suzuki over deze soetra, een aantal citaten uit een toespraak van Ton Lathouwers
over deze soetra, en wat overpeinzingen over de hart soetra mijnerzijds iets dichterbij
het hart van de hart soetra te komen.

D.T. Suzuki! en de Hart soetra

Hridaya betekent de kern, het hart van de prajna paramita, prajna betekent wijsheid
en paramita volmaakt, dus de soetra die de kern van de volmaakte wijsheid
weergeeft, ook wel de absolute wijsheid genoemd, of de wijsheid voorbij alle
wijsheid.

De soetra is uitzonderlijk in de verzameling van prajna paramita soetra’s omdat ze:
e de spirituele weg van Avalokitesvara/Kuan Yin beschrijft in de vorm van een
betoog, gericht aan Sariputra, een discipel van Siddhartha Gautama, de
Boeddha.
e een mantra bevat (een formule die door steeds te herhalen wonderen kan
bewerkstelligen) die als het ware de conclusie van het voorafgaande
weergeeft: gate gate paragate, parasamgate, bodhi swaha,

Op het eerste gezicht lijkt het pure negatie, alles wordt ontkent en op het eind van
deze negaties lijkt het of er niets over blijft. En niets meer te bereiken is. Deze
benadering door ontkenning leidt tot een affirmatie (bevestiging, bekrachtiging): “de
hoogste verlichting volkomen ervaren”.

Waarom wordt daarna ook nog een mantra, een “mystieke formule”, toegevoegd:
gate, gate paragate, parasamgate bodhi bodhi svaha?

Mogelijke vertalingen van de mantra:
e Oh Wijsheid, Gegaan, gegaan, gegaan naar de andere oever, geland bij de
ander oever! Gezegend! (DT Suzuki)

1 Essays in Zen Buddhism — derde serie -D.T Suzuki

Tom Jumelet 12-12-2023



e (Gegaan, gegaan, voorbijgegaan, en met alles samen zelfs voorbijgegaan aan
het voorbijgaan. Ontwaakt zijn! (Ton)

Moet deze mantra als een mirakel de verlichting bewerkstelligen en ons bevrijden
van het denken?

Waarom is dit de meest geciteerde soetra in Ch’an? Een soetra waarin een serie
van negaties uitmondt in deze mantra, deze exclamatie?

Toen Hsuan-chuang (ca. 602-664), de vertaler van o.a. deze soetra, vanuit China
naar India op pelgrimage ging, raadde Kuan Yin, in de gedaante van een zieke
monnik, hem aan juist deze soetra volledig te citeren (niet alleen de mantra) als hij
moeilijkheden zou ondervinden. Welke raad hij trouw opvolgde tijdens zijn lange reis
Maar in dit geval gaat het om het voorkomen van fysieke problemen en niet zozeer
om de geest te laten ontwaken tot zijn ware zelf.

Zou de mantra een soort initiatie, geheim taal of Koan, uitdrukken?
Misschien, maar de vraag is of er een relatie is tussen de algemene boodschap van
de serie negaties die uitmondt in de affirmatie enerzijds, en de mantra anderzijds.

In de ontwikkeling van de prajna paramita literatuur in India heb je enerzijds een
enorme expansie tot soetra’s van 100.000 verzen en anderzijds de inkrimping tot één
pagina, zoals deze soetra. Naast deze inkrimping gebeurd er nog meer in deze tekst,
ze wordt een psychologisch document van de wijsheid ervaring zelf, waarbij de
mantra de aard, de essentie van alles wat daarvoor uitgesproken is in deze soetra
verandert. Blijkbaar vonden de Ch’an meesters meer dan alleen de wondere werking
die Hsuan erin zag voordat hij op reis ging, juist omdat zij het ervaren plaatsen voor
filosofie, voor denken.

Het begin van de soetra kan gezien worden als een koan die elke intellectuele
interpretatie ondermijnd en na vele negaties lijken we beland in nietsheid, maar
nietsheid is nog steeds een intellectueel concept, een bedacht object. Vervolgens
wordt een nieuwe toestand van je Geest voorgehouden “Vrij van grenzen kent de
Bodhisattva ook geen angst, maakt al het valse ongedaan en bereikt zo het verwijlen
in Nirwana”.

Maar dan is Kuan Yin er nog niet. Pas als uit het allerbinnenste, het hart zelf, “het
woord dat waar is, niet meer vertekend door illusie, het woord dat uit het hart komt”
geperst wordt, is daar de bevrijding uitgesproken door de mantra “Gate, gate,
paragate, parasamgate, bodhi swaha. Zij, de Bodhisattva van het mededogen, zit
daar op de bodem, totaal uitgeput, en toch moest zij naar de top van de paal om een
finale sprong in het onbekende te maken. En zo hervond ze haarzelf aan de andere
oever. Die tegelijkertijd de oever is vanwaar ze vertrokken was. Oneindig onderweg
is zij (en wij allemaal) altijd al thuis geweest. De soetra beschrijft de religieuze
ervaring van de affirmatie als uitkomst van deze finale sprong.

Tom Jumelet 12-12-2023



Verlichting verandert van een intellectuele ervaring een religieuze ervaring.

Tathagate, de wereld zoals die is, op deze oever, is Parasamgate, de wereld aan de
andere oever. En tegelijk is er geen verschil.

De dynamiek van het gate, gate, gaan, gaan, die de bevrijding van de Bodhisattva
van het mededogen uitdrukt, hangt rechtstreeks samen met de meest centrale
gelofte van de Mahayana, de eerste Bodhisattva gelofte: “Hoe talloos de levende
wezens ook zijn, ik beloof ze allen te bevrijden”.

DT Suzuki besluit met: De Bodhisattva weigert zich te identificeren met het absolute.
Want deze identificatie stopt het kloppen van zijn hart, dat verbonden is met de
wereld van unieke verschijningen. Haar ene oo0g ziet de absolute puurheid (sunyata)
maar haar andere oog ziet de wereld van onverschilligheid en lijden. Wijsheid prajna)
is het verenigen van het zien en het voelen. Het is (het aanwezig zijn op0) de aarde
die de andere “deugden” (paramita ’s) mogelijk maakt.

Ton Lathouwers en de hart soetra. 2

Ook in onze tijd is er het stollen en zijn er impasses in het boeddhisme. Bijvoorbeeld
dat het vooral een taal van mannen geweest is en hoe nodig het is dat vrouwen hun
stem laten horen. En hoe belangrijk het is ook de diepte van de geschiedenis te leren
ontdekken, juist in deze tijd vol onzekerheden en angst. Dat je vanuit die diepe
ervaring, die nooit uit te drukken is, ervaart hoe grenzeloos alles mogelijk is.

Daarom staat in de hart soetra: er zijn geen grenzen, en vrij van grenzen is er geen
angst. Als er een grens is, is er angst: wat is er voorbij die grens, een zwart gat?
Leegte in negatieve zin? Nee, het is leegte in volle zin, maar laat het gestructureerde
los, hoe moeilijk dat ook is, hoe lang dat ook duurt.

Als ik mediteer, is het niet alleen voor mezelf maar voor alles en iedereen, zonder
uitzondering, oog in oog met de oceaan van menselijk lijden. Ik weet niet wat ik moet
doen maar ik zet mijn stap. En, zo staat in de hart soetra, ervaar zo de hoogste
verlichting, in het Sanskriet, Anatura Samyak Sambodhi, twee keer Sam. Samen,
dat is fundamenteel, en dat is wat de hart soetra uitdrukt, niemand kan er uit vallen.
Ook al weet je niet wat je moet doen, solidariteit wint het van alles. Oer vertrouwen
dat alles onvoorwaardelijk goed komt voor iedereen. Wat ook de eerste gelofte
uitdrukt.

2 Leeg worden, alles komt goed - de Hart Soetra — Ton Lathouwers Steyl 12-7-2011

Tom Jumelet 12-12-2023



De hart soetra drukt uit dat het gaat om de opheffing van alle lijden, ook al lijkt dit
onmogelijk, vandaar die woorden geen grenzen, en geen angst. Doe die stap, ieder
op zijn manier, alleen maar met vertrouwen en verlangen. En daarin durven
vertrouwen. En daarom eindigt de soetra met een juichkreet: Swaha, zoiets als
halleluja.

Mijn overpeinzingen over de Hart soetra

De hart soetra zingen opent en geeft ruimte aan besef dat bevrijding voor iedereen
mogelijk is, hoe ver weg dat vaak ook lijkt. Dat we met elkaar verbonden zijn, dat er
wederzijdse doordringbaarheid is, dat alles voorkomt uit een groot liefdevol hart, dat
de leegheid ruimte biedt om de ander en je ware zelf te ontmoeten. Dat is voor mij de
essentie van de hart soetra, wat door de aardsheid (met je beide voeten op de
grond) van Ch’an helder gemaakt kan worden. En wat je (soms) kan ervaren in je
meditatie, als je, als het ware, leeg stroomt en ruimte krijgt om openheid en vrijheid
mag ervaren.

Meditatie, de weg naar binnen, naar de stilte, het laten gaan, het ritme van niet dit en
niet dat te volgen, tot je (soms) bij de kern komt, die leeg is, en tegelijk vol leven is.
Die alle vormen omvat, die grenzeloos is, tegelijk leeg is. De kern die je mee mag
nemen, het rumoer in, de vele vragen naar het waarom en waarvoor tegemoet.
Vreselijke oorlogen ver weg, allerhande emoties, gebeurtenissen, vreugde, verdriet
en alles wat in ons leven zich voordoet.

Heen en weer bewogen in deze wereld kom je, soms, onverwachts, al gaande
terecht in de stille leegte op de andere oever, die tegelijk de oever is waarvan je
vertrok. Je zintuigen open, zittend in stilte, die alles opengooit, banden waarmee je
vast zit doorsnijd, en ruimte geeft, of juist onverwachts tijdens een wandeling, of waar
dan ook.

De hart soetra probeert je zintuigen te openen, je hoofd leeg te maken, je gedachtes
op te laten lossen, zoals ook een koan dat soms kan doen. Zodat je de stille leegte
kan ervaren. Leegte die ruimte geeft om de ander te zien, om te ontvangen en te
geven. Om in het moment zelf te zijn. Waarna je net iets anders kijkt naar de wereld,
de ander en jezelf. In verbinding met alle levende wezens doordrongen te zijn van de
aanwezigheid van (keuzes en/of confrontatie van ) goed en kwaad in je eigen
handelingen en in wat op ons afkomt. En juist daar zegt de hart soetra en vele koans,
zoals in de koan, wat is je oorspronkelijk gelaat voorbij goed en kwaad, ga, ga de eg
naar de andere oever. Doordrongen te zijn van leven en dood, van eindigheid. En
tegelijk in het moment zelf los te laten, leven en vrede, nu.

Laat je niet misleiden door goeroes en leraren, iedereen en alles inclusief jezelf kan
je leraar zijn. Durf los te laten, voorschriften, adviezen of wat dan ook. Open worden,

Tom Jumelet 12-12-2023



ruimte creéren om de ander zien. Antwoorden vind je niet bij anderen, niet in
woorden, bij leraren, vrienden, boeken of wat/wie dan ook. Die kunnen je inspireren,
energie geven. Zelf op onderzoek gaan, vragen stellen en elke keer weer je volle
hoofd leeg laten lopen. Niet zozeer om antwoorden te vinden maar om twijfel toe te
laten, twijfel te aanvaarden, de vragen laten voor wat ze zijn, twijfel te laten gaan en
de wereld met open vizier tegemoet te treden.

Wat de hart soetra probeert te bewegen, is loslaten, laten gaan, verblijven in het
heden, zonder oordeel, en de eenheid vorm en leegte toe te laten. Momenten
waarop je je ware zelf realiseert, gesymboliseerd door leegte, die tegelijk vorm is,
gesymboliseerd door in de wereld zijn waar je kan bouwen zodat iedereen
waarachtig en in heelheid kan leven.

De weg ernaar toe wordt in de gelofte aan de mensheid van Hisamatsu beschreven
als Ons bewust worden van de doodstrijd, persoonlijk en maatschappelijk, en de bron
ervan onderkennen. Alles afpellen tot er niets over blijft, om dan wakker te worden, in
de wereld staan en te handelen. Geen gelofte aan de Boeddha of welke heilige/god
dan ook, aan jezelf en de ander. Maar altijd in persoonlijk en maatschappelijk in
verbinding.

Soms zit je in stilte en zindert de ruimte zonder voorwaarden, zonder moeten, zonder
gedachtes, zonder twijfel, opgenomen in het nu van het moment, om en door je
heen.

Soms zit je in stilte en je voelt pijntjes, je zorgen of angsten, en allerhande gedachtes
gaan onrustig door je heen.

Soms zit je in stilte en voel je ruimte om je heen, ongebondenheid en daardoor
wellicht juist verbonden met de wereld, het leven en alles daarom heen.

Of, zoals verwoord in het commentaar bij koan 22: “Als je in het vervolg de Grote
Leer wil verkondigen laat dan alles vanuit het diepst van jezelf naar buiten vioeien,
laat het naar buiten komen en hemel en aarde omarmen”. Los van het verkondigen,
wat dat ook mag betekenen, zegt deze aanmoediging, dat we allemaal, diep van
binnen een wijsheid bezitten, die in de hart soetra de wijsheid voorbij alle wijsheid
wordt genoemd, laat die stromen en omarm hemel en aarde, dichtbij of veraf. In
aandacht, voor de ander en voor jezelf. De leegte weergalmt, ook in een wereld waar
zoveel lijden, angst, onderdrukking en oorlog keer op keer opflakkert. Of dichterbij bij
mensen om je heen die ziek zijn, vol verdriet en angst. Hoe zacht dat weergalmen
ook soms lijkt, hoe klein soms lijkt. Het galmen kan ook daar doordringen en wellicht
helen.

Vrede en ruimte in ons hart om te verbinden.

Tom Jumelet 12-12-2023



De Hart soetra

Toen de Bodhisattva die aan alle noodkreten gehoor geeft
in de stroom van Wijsheid voorbij alle Wijsheid was gegaan,
aanschouwde Ze de vormen van bestaan, vijf in getal,

en zag de wezensgrond daarvan als leeg.

*

Hier, Shariputra, is vorm Leegte, Leegte vorm,

is vorm niet gescheiden van de Leegte, Leegte niet gescheiden van de vorm,
al wat vorm uitdrukt is Leegte, al wat Leegte is heeft vorm.

Zo is het ook met voelen en met denken, motivatie en gewaarzijn.

*

Oh Shariputra, hier is elke zijnsvorm Leegte, niet voortgebracht, niet eindigend,
noch zuiver noch onzuiver, noch volmaakt noch onvolmaakt.

Zo, Shariputra, is er in de Leegte ook geen vorm en geen gevoel,

geen denken en geen motivatie en evenmin gewaarzijn.

*

Zo is er in de Leegte ook geen oog of oor, geen neus of tong,

geen lichaam en geen geest, geen vorm, klank, geur of smaak,

geen aanraking en ook geen voorstelling of beeld,

geen veld van waarneming, geen geestelijk bewustzijn.

*

Zo is er in de Leegte geen ontwetend-zijn en ook geen einde van onwetend-zijn,
geen ouderdom en dood, geen einde ook van ouderdom en dood,

geen lijden, ook geen oorzaak en geen opheffing van lijden,

geen weg en ook geen inzicht, geen bereiken en geen niet-bereiken.

*

Gedragen door de Wijsheid voorbij alle Wijsheid

verblijft de Bodhisattva waar geen grens bestaat.

Vrij van grenzen kent de bodhisattva ook geen angst,

maakt al het valse ongedaan en bereikt zo het verwijlen in Nirwana.
*

Door in Wijsheid voorbij alle Wijsheid te verblijven

hebben al degenen die ontwaakt zijn, doorheen alle tijden,

allen die ontwaakt zijn in verleden, toekomst, heden,

de hoogste verlichting volkomen ervaren.

*

Weet dan dat de Wijsheid voorbij alle Wijsheid hét diepste woord is,

dat vanuit het hart opwelt,

dat opwelt uit het allerdiepste inzicht,

het volmaakte woord dat alle lijden lenigt.

*

Dit is het woord dat waar is, niet meer vertekend door illusie,

het woord dat uit het hart komt en dat luidt:

gegaan, gegaan, voorbijgegaan, en met alles samen zelfs voorbijgegaan aan het
voorbijgaan.

Ontwaakt zijn ! * * *

Tom Jumelet 12-12-2023



